
1 
 

Het ontstaan van religie 

Ten aanzien van het ontstaan van religie wil ik in chronologische volgorde een aantal 

filosofische opvattingen de revue laten passeren, met nadruk op elementen uit het 

vrij recente debat tussen Luc ferry en Marcel Gauchet, zoals dat in het boekje ‘religie 

na de religie ’is weergegeven.  

Vooraf 

Daaraan voorafgaand wil ik  als 

uitgangspunt stellen dat een religie als 

de Christelijke zelf stelt dat de grondslag 

ervan de openbaring is van God via wet 

en profeten, maar met name door de 

nederdaling van Christus, Gods Zoon, op 

aarde en na diens hemelvaart door de 

uitzending van de Heilige Geest In de 

Christelijke traditie is de waarheid in de 

openbaring gegeven. Het is deze religie, 

en de institutionalisering ervan, waarop 

de westerse filosofische reacties zich 

grotendeels richten en die mede bepalend is geweest voor het ontstaan van de 

Verlichting als cultuurperiode. . 

Daarnaast wil ik opmerken dat nog steeds heel veel mensen zichzelf religieuze 

ervaringen toeschrijven, die als een markeringspunt in hun leven (kunnen) fungeren. 

Trouw heeft enkele jaren geleden in een langlopende serie  deze ervaringen 

gepubliceerd onder de titel ‘geen religie zonder religieuze ervaringen’. In deze serie 

heeft Trouw vooral gefungeerd als doorgeefluik. Het criterium van religieuze ervaring 

lag dus bij de schrijver van een bijdrage en niet bij de redactie. Met andere woorden 

‘religieuze ervaring’ werd niet vooraf gedefinieerd door de redactie.  

Ook in de filosofie speelt de religieuze ervaring een rol. Bekende voorbeelden vinden 

we bij Plato, Augustinus, Pascal, Kierkegaard en recenter William James, Otto 

Duintjer. In samenhang daarmee is het begrip ‘transcendentie’ van belang. 

In de recente filosofie is langzamerhand – sinds de 90-er jaren – weer meer ruimte 

gekomen voor ‘het spreken over God’, wat overigens nooit helemaal weg is geweest. 

Dat neemt niet weg dat een materialistisch/atheïstisch standpunt gebruikelijk is. Dat 

is nog steeds de hoofdstroom in de filosofie, maar wat minder massief. In 

samenhang met deze ontwikkeling  wordt het debat tussen theïsten en atheïsten 

inmiddels als zinloos/achterhaald beschouwd. Daar zijn ook belangrijke filosofische 

argumenten voor. 

http://www.wikiart.org/en/marc-chagall/moses-receiving-the-tablets-of-law-1966


2 
 

Het ontstaan van religie 

Ludwig Feuerbach, 1804 – 1872   

was een filosoof die zichzelf tot doel had gesteld de mens weer terug op aarde te 
brengen. Hij is ook de grondlegger van het moderne geseculariseerde denken. Op 
het gebied van godsdienstfilosofie kwam hij met twee opvattingen: 

1. God is een projectie van de mens 
2. Er is een alomvattend beginsel. Hij stelt hierbij het streven naar geluk 

centraal. 

Feuerbach zag religie als slechts een bevrediging van een verlangen van de mens. 
Hij beschouwde religie als een compensatie voor beperktheid en eindigheid, en 
godsdienst is volgens Feuerbach niets meer dan een illusie. Hij pleit voor een 
beschaving niét gebaseerd op religie maar op natuurwetenschap. 

Auguste Comte  (1798 – 1857): de wet van de drie stadia: 

De wet werd geformuleerd door Auguste Comte - De wet geeft uitdrukking aan het  
vooruitgangsdenken en heeft betrekking op de evolutie van het menselijke denken. 
Dat verloopt volgens Comte in drie stadia: 

1. Het theologische stadium, waarin de verklaring voor verschijnselen gezocht wordt 
in bovennatuurlijke krachten. 

2. Het metafysische stadium, waarin bovennatuurlijke verklaringen vervangen 
worden door abstracte begrippen zodat Ziel en Rede als verklaringsgrond overblijven, 
zoals bij Hobbes en Freud. 

3. Het positieve stadium, waarin verschijnselen verklaard worden door andere 
verschijnselen. Men gaat op zoek naar relaties tussen de verschijnselen, die men dan 
in wetten probeert te gieten. Comte ziet hierin een programmaverklaring voor de 
sociologie als wetenschap. 

Deze  wet biedt de basis voor een rangschikking van wetenschappen. De indeling 
berust dan op het beginsel van afnemende algemeenheid en toenemende 
ingewikkeldheid. De eenvoudigste en meest abstracte wetenschappen (de wiskunde 
is hier het voorbeeld bij uitstek) bereiken het eerst het positieve stadium, gevolgd 
door wetenschappen die in toenemende mate complex en concreet zijn. Comte 
beschouwt de sociologie om die reden als het sluitstuk van alle wetenschappen. 

Adorno/Horkheimer  

in Dialectiek van de Verlichting (1947): Aan de basis van religie staat ‘de 

angstschreeuw’ voor het onbekende als het niet-vertrouwde. Deze angstschreeuw 

wordt de naam voor dit niet-vertrouwde. Deze naam vestigt de transcendentie van 

dit onbekende tegenover het bekende en daarmee de huivering als iets heiligs.  



3 
 

De natuur verdubbelt nu als schijn en wezen (vb. de heilige eik, die boom is en 

meer-dan-boom) en deze verdubbeling  schept de mogelijkheid om hierop een 

antwoord te formuleren. Dat gebeurt langs de lijn magie-mythe- rationaliteit. Alle 

drie de vormen zijn een poging om het onbekende weer op te heffen.  

Daniël Dennett:  

Religies behoren tot de krachtigste fenomenen op de planeet en we dienen ze beter 

te begrijpen indien we rechtvaardige politieke beslissingen willen nemen. Hoewel er 

risico’s mee gemoeid zijn, moeten we ons voorbereiden om religieuze fenomenen 

wetenschappelijk te bestuderen, zodat we gaan begrijpen hoe en waarom religies tot 

zo’n toewijding aanzetten en bepalen hoe we met ze omgaan in de eenentwintigste 

eeuw.  

Dennett beweert dat religies niet altijd hebben bestaan en dat er dus een tijd is 

geweest zonder ‘gelovigen’. Hij verwijst dan naar de bekende stichtingsdata van de 

grote religies die in geen verhouding staan in levensduur tot andere culturele 

verschijnselen. Bijvoorbeeld taal. De vroegste bewijzen van religie gaan 25.000 jaar 

terug (Tsjechië). Het is overigens ook niet uitgesloten dat religie zich ontwikkelde in 

samenhang met taal! Hij beweert bovendien dat naast de 10 grote religies er 

duizenden andere religies zijn en dat dagelijks een nieuwe religie wordt gesticht met 

een gemiddelde levensduur van 10 jaar.  

Dennett somt drie bestaansredenen op voor religie:  

- troost in ons lijden en de angst voor de dood verlichten 
- dingen te verklaren die we anders niet kunnen verklaren 
- groepssamenwerking te bevorderen tegenover de beproeving van vijanden 
 

Door terug te extrapoleren naar de menselijke prehistorie met behulp van biologisch 

denken, kunnen we veronderstellen hoe volksreligies zijn ontstaan zonder een 

bewust en weloverwogen ontwerp, net zoals talen te voorschijn zijn gekomen door 

onderling afhankelijke biologische en culturele evolutieprocessen. Aan de wortel van 

het menselijk geloof in goden ligt een uiterst gevoelig instinct: de neiging om 

actorschap toe te schrijven – overtuigingen, begeerten en andere mentale 

toestanden – aan alle gecompliceerde dingen die bewegen.  

Toen de menselijke cultuur groeide en de mensen bedachtzamer werden, 

ondergingen volksreligies een transformatie in georganiseerde religies; de 

ongegronde beweegredenen van de vroegere ontwerpen werden aangevuld,  en 

soms vervangen, door zorgvuldig geconstrueerde redenen toen religies getemd 

werden. 

 



4 
 

Debat Luc Ferry/ Marcel Gauchet in Religie na de religie (2004) 

Ferry en Gauchet zijn Franse humanisten, die enerzijds uitgaan van ‘de dood van 

God’ (Nitezsche) en anderzijds geen genoegen willen nemen met een zuiver 

materialistisch standpunt.  

Beide denkers hebben als uitgangspunt dat mensen een religieuze aanleg hebben. 

Gauchet geeft daaraan de naam: antropologische kern. Voor hem is dat het gericht 

zijn van de menselijke vermogens op het onzichtbare. Deze oriëntatie is gegeven in 

zijn oorspronkelijke en onherleidbare ervaring. Niet dus in de behoefte om te 

verklaren of te weten. Het is inherent aan het menselijk bewustzijn.  

“De mens spreekt en hij ontmoet het onzichtbare in zijn  woorden. Hij ervaart 

zichzelf, onherleidbaar, als onder het teken van het onzichtbare. Hij kàn niet denken 

dat er niets anders is in hem is dan wat hij ziet, aanraakt en ruikt. Zijn verbeelding 

gaat werken en onmiddellijk richt zijn denken zich op hetgeen verder ligt dan wat 

voor hem toegankelijk is en hij maakt zich daar een voorstelling van. Wat meer is, hij 

betrekt de voorstelling op zichzelf en ontdekt dat hij daardoor over zichzelf kan 

beschikken, rekening houdend met iets anders dan zichzelf.” 

Ferry noemt de religieuze aanleg van de mens een ‘metafysische kern’.  

Deze metafysische kern betekent voor hem dat de mens zich bewust is van 

overstijgende – transcendente -  waarden als rechtvaardigheid, schoonheid e.a. Deze 

waarden worden ontdekt in het bewustzijn. Ferry duidt dit religieus.  

 

 

 

 


