Het ontstaan van religie

Ten aanzien van het ontstaan van religie wil ik in chronologische volgorde een aantal
filosofische opvattingen de revue laten passeren, met nadruk op elementen uit het
vrij recente debat tussen Luc ferry en Marcel Gauchet, zoals dat in het boekje ‘religie
na de religie ’is weergegeven.

Vooraf

Daaraan voorafgaand wil ik als
uitgangspunt stellen dat een religie als
de Christelijke zelf stelt dat de grondslag
ervan de openbaring is van God via wet
en profeten, maar met name door de
nederdaling van Christus, Gods Zoon, op
aarde en na diens hemelvaart door de
uitzending van de Heilige Geest In de
Christelijke traditie is de waarheid in de
openbaring gegeven. Het is deze religie,
en de institutionalisering ervan, waarop
de westerse filosofische reacties zich
grotendeels richten en die mede bepalend is geweest voor het ontstaan van de
Verlichting als cultuurperiode. .

Daarnaast wil ik opmerken dat nog steeds heel veel mensen zichzelf religieuze
ervaringen toeschrijven, die als een markeringspunt in hun leven (kunnen) fungeren.
Trouw heeft enkele jaren geleden in een langlopende serie deze ervaringen
gepubliceerd onder de titel ‘geen religie zonder religieuze ervaringen’. In deze serie
heeft Trouw vooral gefungeerd als doorgeefluik. Het criterium van religieuze ervaring
lag dus bij de schrijver van een bijdrage en niet bij de redactie. Met andere woorden
‘religieuze ervaring’ werd niet vooraf gedefinieerd door de redactie.

Ook in de filosofie speelt de religieuze ervaring een rol. Bekende voorbeelden vinden
we bij Plato, Augustinus, Pascal, Kierkegaard en recenter William James, Otto
Duintjer. In samenhang daarmee is het begrip ‘transcendentie’ van belang.

In de recente filosofie is langzamerhand — sinds de 90-er jaren — weer meer ruimte
gekomen voor ‘het spreken over God’, wat overigens nooit helemaal weg is geweest.
Dat neemt niet weg dat een materialistisch/atheistisch standpunt gebruikelijk is. Dat
is nog steeds de hoofdstroom in de filosofie, maar wat minder massief. In
samenhang met deze ontwikkeling wordt het debat tussen theisten en atheisten
inmiddels als zinloos/achterhaald beschouwd. Daar zijn ook belangrijke filosofische
argumenten voor.


http://www.wikiart.org/en/marc-chagall/moses-receiving-the-tablets-of-law-1966

I Het ontstaan van religie

I Ludwig Feuerbach, 1804 — 1872

was een filosoof die zichzelf tot doel had gesteld de mens weer terug op aarde te
brengen. Hij is ook de grondlegger van het moderne geseculariseerde denken. Op
het gebied van godsdienstfilosofie kwam hij met twee opvattingen:

1. God is een projectie van de mens
2. Er is een alomvattend beginsel. Hij stelt hierbij het streven naar geluk
centraal.

Feuerbach zag religie als slechts een bevrediging van een verlangen van de mens.
Hij beschouwde religie als een compensatie voor beperktheid en eindigheid, en
godsdienst is volgens Feuerbach niets meer dan een illusie. Hij pleit voor een
beschaving niét gebaseerd op religie maar op natuurwetenschap.

I Auguste Comte (1798 — 1857): de wet van de drie stadia:

De wet werd geformuleerd door Auguste Comte - De wet geeft uitdrukking aan het
vooruitgangsdenken en heeft betrekking op de evolutie van het menselijke denken.
Dat verloopt volgens Comte in drie stadia:

1. Het theologische stadium, waarin de verklaring voor verschijnselen gezocht wordt
in bovennatuurlijke krachten.

2. Het metafysische stadium, waarin bovennatuurlijke verklaringen vervangen
worden door abstracte begrippen zodat Ziel en Rede als verklaringsgrond overblijven,
zoals bij Hobbes en Freud.

3. Het positieve stadium, waarin verschijnselen verklaard worden door andere
verschijnselen. Men gaat op zoek naar relaties tussen de verschijnselen, die men dan
in wetten probeert te gieten. Comte ziet hierin een programmaverklaring voor de
sociologie als wetenschap.

Deze wet biedt de basis voor een rangschikking van wetenschappen. De indeling
berust dan op het beginsel van afnemende algemeenheid en toenemende
ingewikkeldheid. De eenvoudigste en meest abstracte wetenschappen (de wiskunde
is hier het voorbeeld bij uitstek) bereiken het eerst het positieve stadium, gevolgd
door wetenschappen die in toenemende mate complex en concreet zijn. Comte
beschouwt de sociologie om die reden als het sluitstuk van alle wetenschappen.

I Adorno/Horkheimer

in Dialectiek van de Verlichting (1947): Aan de basis van religie staat ‘de
angstschreeuw’ voor het onbekende als het niet-vertrouwde. Deze angstschreeuw
wordt de naam voor dit niet-vertrouwde. Deze naam vestigt de transcendentie van
dit onbekende tegenover het bekende en daarmee de huivering als iets heiligs.

2



De natuur verdubbelt nu als schijn en wezen (vb. de heilige eik, die boom is en
meer-dan-boom) en deze verdubbeling schept de mogelijkheid om hierop een
antwoord te formuleren. Dat gebeurt langs de lijn magie-mythe- rationaliteit. Alle
drie de vormen zijn een poging om het onbekende weer op te heffen.

I Daniél Dennett:

Religies behoren tot de krachtigste fenomenen op de planeet en we dienen ze beter
te begrijpen indien we rechtvaardige politieke beslissingen willen nemen. Hoewel er
risico’'s mee gemoeid zijn, moeten we ons voorbereiden om religieuze fenomenen
wetenschappelijk te bestuderen, zodat we gaan begrijpen hoe en waarom religies tot
zo'n toewijding aanzetten en bepalen hoe we met ze omgaan in de eenentwintigste
eeuw.

Dennett beweert dat religies niet altijd hebben bestaan en dat er dus een tijd is
geweest zonder ‘gelovigen’. Hij verwijst dan naar de bekende stichtingsdata van de
grote religies die in geen verhouding staan in levensduur tot andere culturele
verschijnselen. Bijvoorbeeld taal. De vroegste bewijzen van religie gaan 25.000 jaar
terug (Tsjechié€). Het is overigens ook niet uitgesloten dat religie zich ontwikkelde in
samenhang met taal! Hij beweert bovendien dat naast de 10 grote religies er
duizenden andere religies zijn en dat dagelijks een nieuwe religie wordt gesticht met
een gemiddelde levensduur van 10 jaar.

Dennett somt drie bestaansredenen op voor religie:

- troost in ons lijden en de angst voor de dood verlichten
- dingen te verklaren die we anders niet kunnen verklaren
- groepssamenwerking te bevorderen tegenover de beproeving van vijanden

Door terug te extrapoleren naar de menselijke prehistorie met behulp van biologisch
denken, kunnen we veronderstellen hoe volksreligies zijn ontstaan zonder een
bewust en weloverwogen ontwerp, net zoals talen te voorschijn zijn gekomen door
onderling afhankelijke biologische en culturele evolutieprocessen. Aan de wortel van
het menselijk geloof in goden ligt een uiterst gevoelig instinct: de neiging om
actorschap toe te schrijven — overtuigingen, begeerten en andere mentale
toestanden — aan alle gecompliceerde dingen die bewegen.

Toen de menselijke cultuur groeide en de mensen bedachtzamer werden,
ondergingen volksreligies een transformatie in georganiseerde religies; de
ongegronde beweegredenen van de vroegere ontwerpen werden aangevuld, en
soms vervangen, door zorgvuldig geconstrueerde redenen toen religies getemd
werden.



I Debat Luc Ferry/ Marcel Gauchet in Religie na de religie (2004)

Ferry en Gauchet zijn Franse humanisten, die enerzijds uitgaan van ‘de dood van
God’ (Nitezsche) en anderzijds geen genoegen willen nemen met een zuiver
materialistisch standpunt.

Beide denkers hebben als uitgangspunt dat mensen een religieuze aanleg hebben.
Gauchet geeft daaraan de naam: antropologische kern. Voor hem is dat het gericht
zijn van de menselijke vermogens op het onzichtbare. Deze oriéntatie is gegeven in
zijn oorspronkelijke en onherleidbare ervaring. Niet dus in de behoefte om te
verklaren of te weten. Het is inherent aan het menselijk bewustzijn.

“De mens spreekt en hij ontmoet het onzichtbare in zijn woorden. Hij ervaart
zichzelf, onherleidbaar, als onder het teken van het onzichtbare. Hij kan niet denken
aat er niets anders is in hem is dan wat hij ziet, aanraakt en ruikt. Zjjn verbeelding
gaat werken en onmiddelljjk richt zijn denken zich op hetgeen verder ligt dan wat
voor hem toegankelijk is en hij maakt zich daar een voorstelling van. Wat meer is, hij
betrekt de voorstelling op zichzelf en ontdekt dat hij daardoor over zichzelf kan
beschikken, rekening houdend met iets anders dan zichzelf.”

Ferry noemt de religieuze aanleg van de mens een ‘metafysische kern’.

Deze metafysische kern betekent voor hem dat de mens zich bewust is van
overstijgende — transcendente - waarden als rechtvaardigheid, schoonheid e.a. Deze
waarden worden ontdekt in het bewustzijn. Ferry duidt dit religieus.



